
La Foi Bahá'ie : antidote au poison de la haine et du fanatisme religieux ?

"Établissez la religion, et n'en faites pas un sujet de divisions" (Coran > Q:42/13).

Nul n'ignore plus les actes terribles qui sont commis par certains individus au nom de leur
religion et qui sont basés sur ce qu'ils lisent dans leurs textes sacrés. Ces actes heurtent
nos  convictions  et  notre  sensibilité  d'hommes  modernes,  mais  nous  n'arrivons  pas  à
combattre l'idéologie propagée par ces personnes car nous refusons obstinément d'en voir
clairement l'origine : le fanatisme et le radicalisme religieux d'une certaine vision de l'Islam.

En  effet,  certains  érudits  mahométans  sont  parvenus  à  radicaliser  une  jeunesse
déboussolée,  ignorante  et  frustrée  en  lui  faisant  miroiter  un  idéal  enthousiasmant  et
glorieux, avec à la clé le butin en ce monde et le paradis dans l'autre.

Cette  vision  considère  que la  seule  religion  acceptée  par  Allâh  ("le  Dieu")  est  l'islam
(Q:3/19, 85), enseigné aussi par Moïse et Jésus, qui étaient des "musulmans" ainsi que
leurs disciples (Q:10/84, Q:3/52). Mais comment cela est-il possible puisqu'ils n'ont jamais
connu Mahomet, ni lu son Livre, ni appliquer sa Loi ?

Pour comprendre, il faut revenir à l'étymologie des mots "islam" et "musulman". Ils sont la
francisation de termes arabes formés à partir de la racine trilitère S.L.M., d'où dérivent le
verbe aSLaMa [se confier, se soumettre, se résigner (à la volonté de Dieu)], ainsi que les
mots SaLaM [paix],  iSLaM [soumission (à la  volonté de Dieu)]  et  muSLiM [soumis (à
Dieu), au pluriel muSLiMin].

On peut lire dans le Coran (al-Qur'ân : la récitation) que chaque communauté a reçu un
Messager (Q:16/36) pour lui enseigner l'islam et lui donner un culte à suivre (Q:22/67).
Ainsi,  selon le  Coran,  Moïse et  Jésus enseignèrent  la  religion de la  "soumission à la
volonté divine" (islam) et étaient "soumis à Dieu" (muslimin / "musulmans"), ainsi que leurs
disciples. Il devient alors évident qu'être "muslimin / musulman" n'est pas équivalent à être
"mahométan" (adepte de la religion fondée par Mahomet) : être "soumis à Dieu" est un
état d'esprit, tandis qu'être israélite, chrétien ou mahométan marque l'appartenance à une
communauté représentant une des diverses formes historiques d'une religion unique de la
"soumission à la volonté divine". Un célèbre hadîth (paroles attribuées à Mahomet) indique
que tous les êtres humains naissent "soumis à Dieu" et qu'ensuite leurs parents en font
des idolâtres, des israélites ou des chrétiens … et j'ajoute des mahométans !

Cette version de la religion unique, prêchée par Mahomet, a mis des siècles pour s'édifier
sur  les  bases  du  Coran  et  de  la  Sunnah  (compilation  des  paroles  et  des  actes  de
Mahomet), et a donné naissance à divers schismes et écoles. Celle adoptée par l'un de
ses courant  est  un islam des "anciens" (salaf),  la forme la plus conservatrice,  la plus
rigoriste et la plus littéraliste du Sunnisme.

Le Coran est pour les adeptes de ce courant un "verbatim" de la Parole de Dieu transmise
à Mahomet par l’Ange Gabriel (Q:2/97) et protégé contre toute altération par Dieu Lui-
même (Q:15/9).  Ils  le  considèrent  comme "incréé",  éternel,  universel,  parfait,  complet
(Q:16/89), et à prendre en bloc. On ne peut pas en accepter une partie et en rejeter une
autre (Q:2/85), que le message soit clair ou ambigu (Q:3/7) : s'il est clair, il faut l'appliquer
et s'il est ambigu, il faut y croire sans chercher à l'interpréter. Pour eux, Mahomet est le
"Beau Modèle", l’exemple à suivre par tous les mahométans (Q:33/21, Q:68/4), qui lui
doivent obéissance (Q:4/59). C’est un "Coran qui marche" selon les dires de son épouse
Aïcha.



J’ai fréquenté durant des années les sites de discussions islamiques, où j'ai interrogé les
mahométans  sur  la  place  de  leur  religion  dans  le  monde  moderne  en  posant
inlassablement cette question :  "Qui peut légitimement interdire ce qui est autorisé
par le Coran ou la Sunnah ?"

Comme, par exemple, la guerre "sainte" (Q:9/5, 29, 111) et son butin (Q:8/41), l’esclavage
et la polygamie (Q:4/3), le mariage de filles impubères (Q:33/49, Q:65/4), la discrimination
selon le sexe ou la croyance ou le statut social (Q:2/221, Q:4/25, Q:5/5), la loi du talion
(Q:2/178, Q:5/45), la flagellation des fornicateurs (Q:24/2) et la lapidation des adultères
(sunnah), l’amputation des voleurs (Q:5/38), la mise à mort des apostats (sunnah), la taxe
(jiziah) que doivent payer les "gens du Livre" (ahl al-kitâb) pour leur "protection" (dhimma)
(Q:9/29), la dissimulation (taqiya) et la tromperie (Q:3/28), la haine et le rejet envers tout
ce qui est considéré comme mécréant (takfîr = excommunication, al-wala' wa al-bara' =
loyauté et désaveu) (Q:5/51, Q:9/23, Q:60/4) ou comme impur (Q:6/145, Q:9/28) ...

Le silence fut la réponse habituelle, mais j'ai classé les autres en quatre catégories par
ordre de fréquence décroissante :

Première réponse : Il n'y a que Dieu et Son Messager qui peuvent légitimement agir de la
sorte. En conséquence, toute tentative de remise en cause, la plus minime soit-elle, sera
perçue comme une atteinte intolérable à l'islam.

Seconde réponse : Le calife peut temporairement SUSPENDRE (et non pas définitivement
abolir) l’application d’une loi pour raison de nécessité ou de justice, selon l’exemple du
troisième calife Omar suspendant la sanction de l’amputation en période de famine. C’est
le modèle du moratoire sur la lapidation prôné par Tariq Ramadan. Mais le califat a cessé
d’exister en 1924 ...

Troisième réponse :  Le concept  de la  "charia  de minorité",  proposé aux mahométans
vivant  hors  des  pays  islamiques  par  Tareq  Oubrou  en  se  basant  sur  l’exemple  de
Mahomet, qui fit  preuve de "modération" quand il  n’était pas en mesure d’imposer ses
vues.  Pour tout ce qui  ne touche pas au culte proprement-dit,  il  leur préconise de se
conformer aux lois du pays où ils vivent.  C’est une sorte de "laïcité". Mais en sera-t-il
toujours de même quand les mahométans seront majoritaires, ou les plus forts, et le pays
devenu "terre d’islam" ?

Quatrième  réponse  :  certaines  lois  ne  sont  plus  en  accord  avec  les  besoins  et  les
nécessités  de  notre  époque  et  doivent  être  abandonnées.  C’est  la  théorie  des  "deux
messages" de l’islam prônée par Mahmoud Mohammed Taha :  un message mecquois
spirituel  et  éternel,  et  un  autre  message  médinois  politique  et  contextuel.  Ceux  qui
soutiennent  cette  idée  risquent  d’être  accusés  d’apostasie  et  d’être  "mis  à  mort"
socialement, voire même physiquement. C'est ainsi que Mahmoud Mohammed Taha fut
pendu pour apostasie au Soudan.

On peut s'opposer par la raison, la loi ou la force au courant religieux en question, mais
comment surmonter  l'obstacle de l'autorité  transcendante qui  l'anime ? Comment faire
pour que les mahométans abandonnent les pratiques ancestrales, qui ne sont plus en
phase avec notre société, sans pour autant éprouver un sentiment d'apostasie ?

"La haine et le fanatisme religieux sont un feu dévorant dont nul ne saurait étouffer la
violence.  Seule,  la  main  du  pouvoir  divin  peut  délivrer  l'Humanité  des  ravages  qu'il
exerce." (Florilège des écrits de Bahá'u'lláh : 132/2)



Bahá'u'lláh (1817-1892) est le Fondateur de la Foi Bahá'ie, la plus récente des religions
monothéistes de la lignée abrahamique. Il reçut la révélation de sa mission prophétique
dans un cachot de Téhéran en 1852. Il fut ensuite exilé de prison en prison à travers tout
le  Moyen-Orient,  de  Téhéran à  Bagdad (1853-1863),  puis  à  Constantinople  (1863),  à
Andrinople (1863-1868)  et  finalement  à  Saint-Jean-d'Acre,  en  Terre Sainte,  jusqu'à sa
mort (1868-1892).

Durant les quarante années de son exil contraint et forcé, il ne cessa d'écrire aux autorités
politiques et religieuses de son temps pour leur annoncer son Message : il déclare qu'il est
le "Retour du Messie" attendu par les chrétiens et les mahométans, et qu'il est envoyé
pour  guider  l'Humanité  à  traverser  une  période de bouleversements  complets  de  son
organisation, annoncée dans les Livres Saints comme le "Jour de la Résurrection et du
Jugement"  (yawm  al-qiyamah).  Tout  comme  Jean-Baptiste  fut  le  héraut  de  Jésus,
Bahá'u'lláh eut aussi le sien, surnommé Le Báb (1819-1850), qui revendiqua être le Mahdi
attendu par les mahométans à la "Fin des Temps".

Le  Coran contient  des versets  clairs,  qui  en constituent  le  fondement,  et  des versets
équivoques,  dont  l'explication  (bayân,  bayyina  =  preuve)  relève  de  Dieu  seul  (Q:3/7,
Q:75/16-19). Le Bayân (explication) est le titre d'une œuvre maîtresse du Báb, complétée
par le Kitâb-i-Îqân (le Livre de la Certitude) de Bahá'u'lláh. Ces ouvrages sont considérés
par leur auteur comme une Révélation divine et fournissent les clés d'interprétation des
symboles et des métaphores utilisés dans la Bible et le Coran, donnant ainsi une toute
nouvelle compréhension de l'eschatologie monothéiste.

Bahá'u'lláh corrige certaines interprétations erronées des érudits mahométans, comme à
propos de la crucifixion de Jésus, de la corruption de la Bible, de la fin du processus de la
Révélation divine après Mahomet et de la lecture littérale de ce qui est écrit dans la Bible
ou le Coran à propos de la "Fin des Temps". Il enseigne que le Jour du Jugement et de la
Résurrection  n'est  pas la  destruction  physique de notre  univers,  suivie  de  la  création
physique d'un nouveau monde dont hériteront les justes (Q:10/4, Q:21/104-105), mais la
transition entre deux cycles du développement de l'Humanité : un ancien cycle, d'Adam à
Mahomet, correspondant à son "enfance" et un nouveau cycle inauguré par Bahá'u'lláh,
au cours duquel elle connaîtra sa pleine maturité dans les âges à venir. Un hadîth célèbre
fait de Mahomet la "dernière brique" posée à l'édifice de la religion, mais rien n'empêche
Dieu de construire à côté une nouvelle maison, et même toute une ville, car Sa Révélation
est inépuisable ! (Q:31/27-28)

Pour  comprendre  à  quel  point  notre  monde  a  changé  depuis  deux  siècles,  essayez
d'imaginer tout ce qui nous entoure et qui n'existait pas à l'époque de Mahomet !

Dans ses Écrits, Bahá'u'lláh confirme la transcendance absolue et l'unicité de Dieu, ainsi
que  l'origine  divine  commune  des  religions  antérieures,  expliquant  leurs  apparentes
différences par le fait qu'elles sont constituées d'une partie spirituelle immuable et d'une
partie sociale modifiée selon les nécessités du temps et du lieu. Il reprend les fondements
cultuels  (foi,  prière,  jeûne,  aumône et  pèlerinage)  sous une forme adaptée au monde
moderne. Tout en formulant des conseils pour la gestion des sociétés, il remet le pouvoir
temporel entre les mains des autorités laïques légitimes. Il  enjoint  ses disciples de se
montrer obéissants et loyaux envers elles, de respecter les lois du pays où ils vivent, de
ne pas y semer de troubles et de se tenir à l'écart des partis politiques. Et pour la première
fois dans l'histoire religieuse de l'Humanité, il indique sans aucune ambiguïté la nature et
les fonctions de ses successeurs à la tête de la communauté.



Bahá'u'lláh reprend donc les quatre types de réponses à la question de savoir qui peut
légitimement interdire ce qui est autorisé par le Coran ou la Sunnah. C'est avec l'autorité
transcendante d'un Prophète qu'il explique le sens des Écrits Saints et décide de leur mise
en pratique selon l'esprit, et non pas selon la lettre. Il approuve le concept de laïcité et
celui du double message spirituel et temporel des religions. Il laisse à ses successeurs
toute latitude pour décider où, quand et comment s'appliqueront ses lois.

Quel rapport peut-il y avoir entre les revendications de Bahá'u'lláh et ce que la Tradition
islamique rapporte sur le retour du Messie, Jésus fils de Marie, que le Coran décrit comme
Messager (rasûl'u'llâh),  Parole (kalimat'u'llâh)  et  Esprit  (rûh'u'llâh)  de Dieu (Q:4/171)  ?
L'imam Jalâluddîn as-Suyûtî (1445-1505) rédigea un ouvrage sur le Retour de Jésus à la
Fin des Temps selon la Tradition musulmane, dans lequel on peut lire que :
* Le Mahdi apparaîtra avant le Messie et rétablira la Justice sur Terre.
* Le Messie reviendra ensuite du Ciel, priera derrière le Mahdi, approuvera ses décisions.
* Il recevra une Révélation de Dieu (wahy) et sera un "signe de l'Heure" (Q:43/61).
* Il apparaîtra au Machrek (Bilad al Shâm) et vaincra l'Antéchrist en Terre Sainte.
* Il assurera le triomphe de l'islam, sera un guide pour la communauté, fera disparaître la
taxe de capitation, tuera le porc, brisera la croix et mettra fin à l'aumône.
* Il se mariera, aura des enfants et restera sur terre 40 ans avant de mourir.

En 1844, le Báb déclare être le Mahdi attendu. Bahá'u'lláh devient son disciple et l'un des
chefs  de  la  Communauté  bábie.  Après  le  martyre  du  Báb,  fusillé  à  Tabriz  en  1850,
Bahá'u'lláh est persécuté et finalement emprisonné en 1852 dans un cachot souterrain de
Téhéran, où il vit une expérience mystique lui faisant prendre conscience de sa Mission. Il
est ensuite exilé à Bagdad, où il déclare publiquement cette Mission en 1863. Ses exils
successifs  le  conduisent  finalement  en Terre Sainte,  où il  vainc la  rébellion religieuse
fomentée par son demi-frère. Sa vie messianique dure quarante ans (1852-1892) et son
fils aîné 'Abdu'l-Bahá devient son successeur à la tête de la Communauté bahá'ie après
son décès.

Ce qu'enseigne Bahá'u'lláh n'est véritablement rien d'autre que l'éternelle religion de la
"soumission  à  la  volonté  divine"  sous  une  forme  adaptée  à  notre  monde  moderne.
Bahá'u'lláh interdit la guerre "sainte" (jihad bis-sayf), abolit l'impureté rituelle (najès) et met
fin aux punitions barbares (hudûd), car cela ne correspond plus, d'après lui, au degré de
développement de la société humaine. En interdisant la guerre "sainte", il supprime la taxe
de capitation (jiziah), qui en est un corollaire (Q:9/29); en abolissant l'impureté rituelle, il
"tue le porc" qui en est le symbole (Q:6/145); et en mettant fin aux punitions prescrites
dans le Coran et la Sunnah (hudûd), il "brise la croix" qui les représente (Q:5/33). Il interdit
de  mendier  ou  de  faire  l'aumône  et  élève  le  travail  au  rang  d'un  acte  d'adoration.

L'Appel de Bahá'u'lláh aux chefs religieux, pour une réforme de "l'islam éternel" conforme
à notre temps, invite à réfléchir et à agir pour devenir les "bon serviteurs" qui hériteront de
la Terre (Q:21/104-105), "les ministres d'une nouvelle Alliance, non de la lettre, mais de
l'esprit; car la lettre tue, mais l'esprit vivifie." (2 Corinthiens:3/6). Son interprétation des
Écritures  saintes  antérieures,  renouvelant  la  vision  eschatologique  classique  et
revendiquant une autorité transcendante au moins égale à celle des Prophètes du passé,
brise le cadenas de la tradition et libère des chaînes de la haine et du fanatisme religieux.

Quel est donc le but de la religion selon Bahá'u'lláh ? Voici ce qu'il en écrit :
"Le Grand Être dit : O vous enfants des hommes ! L'objet fondamental de la foi de Dieu et
de Sa religion est de sauvegarder les intérêts de la race humaine, d'établir son unité et de
développer entre les hommes l'esprit d'amour et de fraternité. Ne souffrez pas que cette



foi devienne, parmi vous, une source de trouble et de discorde, de haine et d'inimitié. Tel
est le droit chemin que vous devez suivre, la fondation immuable sur laquelle vous devez
bâtir. Tout ce que vous édifierez sur de tels fondements, les chances et les vicissitudes de
ce monde n'en pourront entamer la résistance, ni le cours des siècles innombrables en
miner la structure. Notre espoir est que les chefs des religions du monde et tous leurs
dirigeants  s'unissent  pour  travailler  à  la  réforme de cet  âge et  au relèvement de ses
destinées; après avoir attentivement étudié les besoins du monde, qu'ils se consultent et,
par  une  mûre  et  soigneuse  délibération,  qu'ils  administrent  à  ce  monde  malade  et
cruellement affligé le remède que demande son état... Il incombe à ceux qui détiennent
l'autorité  de  rester  modérés  en  toutes  choses.  Tout  ce  qui  sort  des  bornes  de  la
modération cesse d'exercer  une influence bienfaisante."(extrait  d'une lettre  adressée à
Mírzá Maqsúd, dans les Florilèges des Écrits de Bahá'u'lláh : 110/1).

"L'intention du seul vrai Dieu (exaltée sois Sa gloire !) en se révélant aux hommes est de
mettre au jour les perles enfouies dans la mine de leur être intime et essentiel. L'essence
de la foi de Dieu et de Sa religion réside, en ce jour, dans le principe que la diversité des
confessions et croyances religieuses ne doit être à aucun prix, parmi les hommes, une
cause  de  discorde.  Ces  règles  et  observances,  ces  puissants  systèmes  religieux  si
fermement établis, procèdent d'une même Source et sont les rayons d'une seule Lumière.
Le  fait  qu'ils  diffèrent  doit  être  tout  entier  rapporté  à  la  diversité  des  besoins  que
présentaient les âges où ils furent promulgués. (…) La haine et le fanatisme religieux sont
un feu dévorant dont nul ne saurait étouffer la violence. Seule, la main du pouvoir divin
peut délivrer l'Humanité des ravages qu'il exerce. La Parole de Dieu est une lampe dont la
lumière tient dans ces mots :  Vous êtes les fruits d'un même arbre, les feuilles d'une
même  branche.  Que  vos  relations  avec  vos  semblables  soient  toujours  empreintes
d'amour et d'harmonie, de l'esprit le plus amical et le plus fraternel."  (extrait de Lawh-i-
Shaykh, dans les Florilèges des Écrits de Bahá'u'lláh : 132/1-3)

Et que signifie selon Baha'u'llah "porter assistance à Dieu" et "lutter dans la voie de Dieu"
(jihad fi  sabil  Allah) ? Voici  ce qu'il  écrit  dans une lettre adressée à  Násiri'd-Dín-Sháh
Qájár : Il est Dieu. Que sa gloire soit exaltée !

Il est clair et évident que le seul vrai Dieu - glorifiée soit sa mention ! - est sanctifié au-delà
du monde et de tout ce qu'il contient. Par "porter assistance à Dieu" nous n'entendons pas
qu'une âme doive se battre ou en affronter une autre. Le souverain Seigneur, qui fait ce
qui lui plaît, a confié le royaume de la création, ses terres et ses mers, aux mains des rois
qui sont, selon ce qu'il a décrété, les manifestations de son pouvoir divin. S'ils s'abritent à
l'ombre du Véridique, ils seront considérés comme du parti de Dieu ; sinon, ton Seigneur
sait vraiment et remarque tout.

Ce que Dieu - que son nom soit glorifié - désire pour lui-même, c'est le coeur de ses
serviteurs, qui sont les trésors de son amour et de son souvenir ainsi que les châsses de
sa connaissance et de sa sagesse. C'est le voeu permanent du Roi éternel de libérer le
coeur de ses serviteurs des choses de ce monde et de tout ce qui en dépend afin qu'ils
deviennent les dignes bénéficiaires de la splendeur de celui qui est le Roi de tous les
noms et de tous les attributs. Ainsi, aucun étranger ne doit être admis dans la cité du
coeur  afin  que l'Ami  incomparable puisse entrer  dans son foyer.  Par  là  on  entend la
splendeur  de ses noms et  de ses attributs,  non pas son essence exaltée car  ce Roi
incomparable a toujours été et sera toujours sanctifié de l'élévation et de l'abaissement.

Il s'ensuit que l'expression "porter assistance à Dieu" ne signifie pas, en ce jour, affronter
quelqu'un ou entrer en conflit avec lui. Loin de là ! ce qui est préférable aux yeux de Dieu,



c'est que les cités du coeur des hommes, qui sont dirigées par les armées de l'égoïsme et
de  la  passion,  soient  soumises  par  l'épée  de  la  parole,  de  la  sagesse  et  de  la
compréhension. Ainsi, quiconque cherche à aider Dieu doit, avant toute chose, conquérir
par l'épée du sens spirituel et de l'explication, la cité de son propre coeur, la protéger du
souvenir de tout sauf Dieu et ensuite seulement partir à la conquête des cités du coeur
des autres.

C'est cela le vrai sens de l'expression "porter assistance à Dieu". La sédition n'a jamais
plu à Dieu, pas plus qu'il  n'accepta les actes commis dans le passé par certains sots.
Sache qu'être tué dans la voie de son bon plaisir vaut mieux pour toi que tuer. En ce jour,
les bien-aimés du Seigneur doivent se conduire parmi ses serviteurs, en sorte que leurs
actes guident les hommes vers le paradis du Très-Glorieux.

Par celui qui brille à l'orient de sainteté ! Les amis de Dieu ne placent pas et ne placeront
jamais leurs espoirs dans le monde et dans ses possessions éphémères. Le seul vrai
Dieu  a  toujours  considéré  que  le  coeur  des  hommes  lui  appartient  d'une  manière
exclusive. C'est aussi une expression de sa miséricorde qui surpasse tout, afin qu'ainsi les
âmes mortelles  soient  épurées et  sanctifiées  de tout  ce  qui  appartient  au  monde  de
poussière et entrent aux royaumes d'éternité. Sinon, ce Roi idéal, en lui-même et par lui-
même, se suffit  à  lui-même et  est  indépendant de tout.  L'amour de ses créatures ne
saurait lui profiter et leur malveillance ne saurait lui nuire. Tous viennent de la poussière,
tous retourneront à la poussière cependant que le vrai Dieu, le seul et l'unique, est établi
sur son trône, un trône qui est au-delà du temps et de l'espace, sanctifié au-delà de toute
parole ou expression,  allusion,  description et  définition,  exalté au-delà de toute notion
d'abaissement  et  de  glorification.  Cela  nul  ne  le  sait  sauf  lui  et  ceux  qui  ont  la
connaissance du Livre. Il n'est de Dieu que lui, le Tout-Puissant, le Bienfaisant. (extrait de
Súriy-i-Haykal, paragraphes 210-214 de "L'Appel du Seigneur des Armées.)

BIBLIOGRAPHIE

Le Coran (bilingue arabe-français), traduit et annoté par A. Penot (éditions ALIF, Liban,
2007) ISBN:2-908087-30-8 (dans les abréviations des références, Q indique le Coran, le
premier chiffre indique la sourate et les autres chiffres les versets)

"le  Retour  de  Jésus  à  la  Fin  des  Temps  selon  la  Tradition  musulmane",  par  l'imam
Jalâluddîn as-Suyûtî,  traduit  par  Mohamed Aoun (éditions  IQRA,  Paris,  2000)  ISBN:2-
911509-34-X

Florilèges des Écrits de Bahá'u'lláh, (Maison d'Éditions Bahá’íes, Bruxelles, 2006) ISBN:2-
87203-073-05 (dans les abréviations des références, le premier chiffre indique le chapître
et  les autres  chiffres  les  versets).  Consultable en ligne sur  le  site  de  la  Médiathèque
Baha'ie Francophone à http://www.bahai-biblio.org

L'Appel du Seigneur des Armées, recueil de tablettes de Bahá'u'lláh, (Maison d'Éditions
Bahá’íes,  Bruxelles,  2002)  ISBN:2-87203-064-6.  Consultable en ligne sur  le  site  de la
Médiathèque Baha'ie Francophone à http://www.bahai-biblio.org

Texte  rédigé par  Éric  Bernard COFFINET en 2017 à  l'occasion du bicentenaire  de la
naissance de Bahá'u'lláh ( 12 novembre 1817 à Téhéran / 2 muḥarram 1233 de l'Hégire)

http://www.bahai-biblio.org/

