La Foi Baha'ie : antidote au poison de la haine et du fanatisme religieux ?
"Etablissez la religion, et n'en faites pas un sujet de divisions" (Coran > Q:42/13).

Nul n'ignore plus les actes terribles qui sont commis par certains individus au nom de leur
religion et qui sont basés sur ce qu'ils lisent dans leurs textes sacrés. Ces actes heurtent
nos convictions et notre sensibilité d'hommes modernes, mais nous n'arrivons pas a
combattre I'idéologie propagée par ces personnes car nous refusons obstinément d'en voir
clairement l'origine : le fanatisme et le radicalisme religieux d'une certaine vision de I'lslam.

En effet, certains érudits mahométans sont parvenus a radicaliser une jeunesse
déboussolée, ignorante et frustrée en lui faisant miroiter un idéal enthousiasmant et
glorieux, avec a la clé le butin en ce monde et le paradis dans l'autre.

Cette vision considére que la seule religion acceptée par Alldh ("le Dieu") est l'islam
(Q:3/19, 85), enseigné aussi par Moise et Jésus, qui étaient des "musulmans" ainsi que
leurs disciples (Q:10/84, Q:3/52). Mais comment cela est-il possible puisqu'ils n'ont jamais
connu Mahomet, ni lu son Livre, ni appliquer sa Loi ?

Pour comprendre, il faut revenir a I'étymologie des mots "islam" et "musulman”. lls sont la
francisation de termes arabes formés a partir de la racine ftrilitere S.L.M., d'ou dérivent le
verbe aSLaMa [se confier, se soumettre, se résigner (a la volonté de Dieu)], ainsi que les
mots SalLaM [paix], iSLaM [soumission (a la volonté de Dieu)] et muSLiM [soumis (a
Dieu), au pluriel muSLiMin].

On peut lire dans le Coran (al-Qur'an : la récitation) que chaque communauté a regu un
Messager (Q:16/36) pour lui enseigner l'islam et lui donner un culte a suivre (Q:22/67).
Ainsi, selon le Coran, Moise et Jésus enseignérent la religion de la "soumission a la
volonté divine" (islam) et étaient "soumis a Dieu" (muslimin / "musulmans"), ainsi que leurs
disciples. Il devient alors évident qu'étre "muslimin / musulman" n'est pas équivalent a étre
"mahométan” (adepte de la religion fondée par Mahomet) : étre "soumis a Dieu" est un
etat d'esprit, tandis qu'étre israélite, chrétien ou mahométan marque I'appartenance a une
communauté représentant une des diverses formes historiques d'une religion unique de la
"soumission a la volonté divine". Un célébre hadith (paroles attribuées a Mahomet) indique
que tous les étres humains naissent "soumis a Dieu" et qu'ensuite leurs parents en font
des idolatres, des israélites ou des chrétiens ... et j'ajoute des mahométans !

Cette version de la religion unique, préchée par Mahomet, a mis des siécles pour s'édifier
sur les bases du Coran et de la Sunnah (compilation des paroles et des actes de
Mahomet), et a donné naissance a divers schismes et écoles. Celle adoptée par l'un de
ses courant est un islam des "anciens" (salaf), la forme la plus conservatrice, la plus
rigoriste et la plus littéraliste du Sunnisme.

Le Coran est pour les adeptes de ce courant un "verbatim" de la Parole de Dieu transmise
a Mahomet par 'Ange Gabriel (Q:2/97) et protégé contre toute altération par Dieu Lui-
méme (Q:15/9). lls le considérent comme "incréé", éternel, universel, parfait, complet
(Q:16/89), et a prendre en bloc. On ne peut pas en accepter une partie et en rejeter une
autre (Q:2/85), que le message soit clair ou ambigu (Q:3/7) : s'il est clair, il faut I'appliquer
et s'il est ambigu, il faut y croire sans chercher a l'interpréter. Pour eux, Mahomet est le
"Beau Modeéle", I'exemple a suivre par tous les mahométans (Q:33/21, Q:68/4), qui lui
doivent obéissance (Q:4/59). C’est un "Coran qui marche" selon les dires de son épouse
Aicha.



J'ai fréquenté durant des années les sites de discussions islamiques, ou j'ai interrogé les
mahométans sur la place de leur religion dans le monde moderne en posant
inlassablement cette question : "Qui peut légitimement interdire ce qui est autorisé
par le Coran ou la Sunnah ?"

Comme, par exemple, la guerre "sainte" (Q:9/5, 29, 111) et son butin (Q:8/41), 'esclavage
et la polygamie (Q:4/3), le mariage de filles impubéres (Q:33/49, Q:65/4), la discrimination
selon le sexe ou la croyance ou le statut social (Q:2/221, Q:4/25, Q:5/5), la loi du talion
(Q:2/178, Q:5/45), la flagellation des fornicateurs (Q:24/2) et la lapidation des adultéres
(sunnah), 'amputation des voleurs (Q:5/38), la mise a mort des apostats (sunnah), la taxe
(jiziah) que doivent payer les "gens du Livre" (ahl al-kitab) pour leur "protection" (dhimma)
(Q:9/29), la dissimulation (tagiya) et la tromperie (Q:3/28), la haine et le rejet envers tout
ce qui est considéré comme mécréant (takfir = excommunication, al-wala' wa al-bara' =
loyauté et désaveu) (Q:5/51, Q:9/23, Q:60/4) ou comme impur (Q:6/145, Q:9/28) ...

Le silence fut la réponse habituelle, mais j'ai classé les autres en quatre catégories par
ordre de fréquence décroissante :

Premiere réponse : Il n'y a que Dieu et Son Messager qui peuvent Iégitimement agir de la
sorte. En conséquence, toute tentative de remise en cause, la plus minime soit-elle, sera
percue comme une atteinte intolérable a l'islam.

Seconde réponse : Le calife peut temporairement SUSPENDRE (et non pas définitivement
abolir) I'application d’une loi pour raison de nécessité ou de justice, selon 'exemple du
troisiéme calife Omar suspendant la sanction de 'amputation en période de famine. C’est
le modéle du moratoire sur la lapidation préné par Tarig Ramadan. Mais le califat a cessé
d’exister en 1924 ...

Troisieme réponse : Le concept de la "charia de minorité", proposé aux mahométans
vivant hors des pays islamiques par Tareq Oubrou en se basant sur I'exemple de
Mahomet, qui fit preuve de "modération" quand il n’était pas en mesure d’'imposer ses
vues. Pour tout ce qui ne touche pas au culte proprement-dit, il leur préconise de se
conformer aux lois du pays ou ils vivent. C’est une sorte de "laicité". Mais en sera-t-il
toujours de méme quand les mahométans seront majoritaires, ou les plus forts, et le pays
devenu "terre d’islam" ?

Quatrieme réponse : certaines lois ne sont plus en accord avec les besoins et les
nécessités de notre époque et doivent étre abandonnées. C’est la théorie des "deux
messages" de l'islam prénée par Mahmoud Mohammed Taha : un message mecquois
spirituel et éternel, et un autre message médinois politique et contextuel. Ceux qui
soutiennent cette idée risquent d'étre accusés d’apostasie et d'étre "mis a mort"
socialement, voire méme physiquement. C'est ainsi que Mahmoud Mohammed Taha fut
pendu pour apostasie au Soudan.

On peut s'opposer par la raison, la loi ou la force au courant religieux en question, mais
comment surmonter l'obstacle de l'autorité transcendante qui I'anime ? Comment faire
pour que les mahométans abandonnent les pratiques ancestrales, qui ne sont plus en
phase avec notre société, sans pour autant éprouver un sentiment d'apostasie ?

“La haine et le fanatisme religieux sont un feu dévorant dont nul ne saurait étouffer la
violence. Seule, la main du pouvoir divin peut délivrer I'Humanité des ravages qu'il
exerce." (Florilége des écrits de Baha'u'llah : 132/2)



Baha'u'llah (1817-1892) est le Fondateur de la Foi Baha'ie, la plus récente des religions
monothéistes de la lignée abrahamique. Il regut la révélation de sa mission prophétique
dans un cachot de Téhéran en 1852. Il fut ensuite exilé de prison en prison a travers tout
le Moyen-Orient, de Téhéran a Bagdad (1853-1863), puis a Constantinople (1863), a
Andrinople (1863-1868) et finalement a Saint-Jean-d'Acre, en Terre Sainte, jusqu'a sa
mort (1868-1892).

Durant les quarante années de son exil contraint et forcé, il ne cessa d'écrire aux autorités
politiques et religieuses de son temps pour leur annoncer son Message : il déclare qu'il est
le "Retour du Messie" attendu par les chrétiens et les mahométans, et qu'il est envoyé
pour guider I'Humanité a traverser une période de bouleversements complets de son
organisation, annoncée dans les Livres Saints comme le "Jour de la Résurrection et du
Jugement" (yawm al-giyamah). Tout comme Jean-Baptiste fut le héraut de Jésus,
Baha'u'llah eut aussi le sien, surnommé Le Bab (1819-1850), qui revendiqua étre le Mahdi
attendu par les mahométans a la "Fin des Temps".

Le Coran contient des versets clairs, qui en constituent le fondement, et des versets
équivoques, dont l'explication (bayan, bayyina = preuve) reléeve de Dieu seul (Q:3/7,
Q:75/16-19). Le Bayan (explication) est le titre d'une ceuvre maitresse du Bab, complétée
par le Kitab-i-igan (le Livre de la Certitude) de Baha'u'llah. Ces ouvrages sont considérés
par leur auteur comme une Révélation divine et fournissent les clés d'interprétation des
symboles et des métaphores utilisés dans la Bible et le Coran, donnant ainsi une toute
nouvelle compréhension de I'eschatologie monothéiste.

Baha'u'llah corrige certaines interprétations erronées des érudits mahométans, comme a
propos de la crucifixion de Jésus, de la corruption de la Bible, de la fin du processus de la
Révélation divine apres Mahomet et de la lecture littérale de ce qui est écrit dans la Bible
ou le Coran a propos de la "Fin des Temps". Il enseigne que le Jour du Jugement et de la
Résurrection n'est pas la destruction physique de notre univers, suivie de la création
physique d'un nouveau monde dont hériteront les justes (Q:10/4, Q:21/104-105), mais la
transition entre deux cycles du développement de I'Humanité : un ancien cycle, d'Adam a
Mahomet, correspondant a son "enfance" et un nouveau cycle inauguré par Baha'u'llah,
au cours duquel elle connaitra sa pleine maturité dans les ages a venir. Un hadith célébre
fait de Mahomet la "derniére brique" posée a I'édifice de la religion, mais rien n'empéche
Dieu de construire a c6té une nouvelle maison, et méme toute une ville, car Sa Révélation
est inépuisable ! (Q:31/27-28)

Pour comprendre a quel point notre monde a changé depuis deux siecles, essayez
d'imaginer tout ce qui nous entoure et qui n'existait pas a I'époque de Mahomet !

Dans ses Ecrits, Baha'u'llah confirme la transcendance absolue et l'unicité de Dieu, ainsi
que l'origine divine commune des religions antérieures, expliquant leurs apparentes
différences par le fait qu'elles sont constituées d'une partie spirituelle immuable et d'une
partie sociale modifiée selon les nécessités du temps et du lieu. |l reprend les fondements
cultuels (foi, priere, jelne, aumébne et peélerinage) sous une forme adaptée au monde
moderne. Tout en formulant des conseils pour la gestion des sociétés, il remet le pouvoir
temporel entre les mains des autorités laiques légitimes. Il enjoint ses disciples de se
montrer obéissants et loyaux envers elles, de respecter les lois du pays ou ils vivent, de
ne pas y semer de troubles et de se tenir a I'écart des partis politiques. Et pour la premiére
fois dans I'histoire religieuse de I'Humanité, il indique sans aucune ambiguité la nature et
les fonctions de ses successeurs a la téte de la communauté.



Baha'u'llah reprend donc les quatre types de réponses a la question de savoir qui peut
légitimement interdire ce qui est autorisé par le Coran ou la Sunnah. C'est avec l'autorité
transcendante d'un Prophéte qu'il explique le sens des Ecrits Saints et décide de leur mise
en pratique selon l'esprit, et non pas selon la lettre. Il approuve le concept de laicité et
celui du double message spirituel et temporel des religions. |l laisse a ses successeurs
toute latitude pour décider ou, quand et comment s'appliqueront ses lois.

Quel rapport peut-il y avoir entre les revendications de Baha'u'llah et ce que la Tradition
islamique rapporte sur le retour du Messie, Jésus fils de Marie, que le Coran décrit comme
Messager (rasdl'u'llah), Parole (kalimat'u'llah) et Esprit (rGh'u'llah) de Dieu (Q:4/171) ?
L'imam Jalaluddin as-Suydti (1445-1505) rédigea un ouvrage sur le Retour de Jésus a la
Fin des Temps selon la Tradition musulmane, dans lequel on peut lire que :

* Le Mahdi apparaitra avant le Messie et rétablira la Justice sur Terre.

* Le Messie reviendra ensuite du Ciel, priera derriére le Mahdi, approuvera ses décisions.
* Il recevra une Révélation de Dieu (wahy) et sera un "signe de I'Heure" (Q:43/61).

* |l apparaitra au Machrek (Bilad al Sham) et vaincra I'Antéchrist en Terre Sainte.

* Il assurera le triomphe de l'islam, sera un guide pour la communauté, fera disparaitre la
taxe de capitation, tuera le porc, brisera la croix et mettra fin a 'auméne.

* Il se mariera, aura des enfants et restera sur terre 40 ans avant de mourir.

En 1844, le Bab déclare étre le Mahdi attendu. Baha'u'llah devient son disciple et I'un des
chefs de la Communauté babie. Aprés le martyre du Bab, fusillé a Tabriz en 1850,
Baha'u'llah est persécuté et finalement emprisonné en 1852 dans un cachot souterrain de
Téhéran, ou il vit une expérience mystique lui faisant prendre conscience de sa Mission. I
est ensuite exilé a Bagdad, ou il déclare publiquement cette Mission en 1863. Ses exils
successifs le conduisent finalement en Terre Sainte, ou il vainc la rébellion religieuse
fomentée par son demi-frere. Sa vie messianique dure quarante ans (1852-1892) et son
fils ainé 'Abdu'l-Baha devient son successeur a la téte de la Communauté baha'ie aprés
son déces.

Ce qu'enseigne Baha'u'llah n'est véritablement rien d'autre que I'éternelle religion de la
"soumission a la volonté divine" sous une forme adaptée a notre monde moderne.
Baha'u'llah interdit la guerre "sainte" (jihad bis-sayf), abolit I'impureté rituelle (najés) et met
fin aux punitions barbares (hud(d), car cela ne correspond plus, d'aprés lui, au degré de
développement de la société humaine. En interdisant la guerre "sainte", il supprime la taxe
de capitation (jiziah), qui en est un corollaire (Q:9/29); en abolissant I'impureté rituelle, il
"tue le porc" qui en est le symbole (Q:6/145); et en mettant fin aux punitions prescrites
dans le Coran et la Sunnah (huddd), il "brise la croix" qui les représente (Q:5/33). |l interdit
de mendier ou de faire l'aumbne et éléve le travail au rang d'un acte d'adoration.

L'Appel de Baha'u'llah aux chefs religieux, pour une réforme de "l'islam éternel" conforme
a notre temps, invite a réfléchir et a agir pour devenir les "bon serviteurs" qui hériteront de
la Terre (Q:21/104-105), "les ministres d'une nouvelle Alliance, non de la lettre, mais de
l'esprit; car la lettre tue, mais l'esprit vivifie." (2 Corinthiens:3/6). Son interprétation des
Ecritures saintes antérieures, renouvelant la vision eschatologique classique et
revendiquant une autorité transcendante au moins égale a celle des Prophétes du passé,
brise le cadenas de la tradition et libére des chaines de la haine et du fanatisme religieux.

Quel est donc le but de la religion selon Baha'u'llah ? Voici ce qu'il en écrit :

"Le Grand Etre dit : O vous enfants des hommes ! L'objet fondamental de la foi de Dieu et
de Sa religion est de sauvegarder les intéréts de la race humaine, d'établir son unité et de
développer entre les hommes l'esprit d'amour et de fraternité. Ne souffrez pas que cette



foi devienne, parmi vous, une source de trouble et de discorde, de haine et d'inimitié. Tel
est le droit chemin que vous devez suivre, la fondation immuable sur laquelle vous devez
bétir. Tout ce que vous édifierez sur de tels fondements, les chances et les vicissitudes de
ce monde n'en pourront entamer la résistance, ni le cours des siecles innombrables en
miner la structure. Notre espoir est que les chefs des religions du monde et tous leurs
dirigeants s'unissent pour travailler a la réforme de cet 4ge et au relevement de ses
destinées; apres avoir attentivement étudié les besoins du monde, qu'ils se consultent et,
par une mdre et soigneuse délibération, qu'ils administrent a ce monde malade et
cruellement affligé le reméde que demande son état... Il incombe a ceux qui détiennent
l'autorité de rester modérés en toutes choses. Tout ce qui sort des bornes de la
modération cesse d'exercer une influence bienfaisante."(extrait d'une lettre adressée a
Mirza Magsud, dans les Floriléges des Ecrits de Baha'u'llah : 110/1).

“L'intention du seul vrai Dieu (exaltée sois Sa gloire !) en se révélant aux hommes est de
mettre au jour les perles enfouies dans la mine de leur étre intime et essentiel. L'essence
de la foi de Dieu et de Sa religion réside, en ce jour, dans le principe que la diversité des
confessions et croyances religieuses ne doit étre a aucun prix, parmi les hommes, une
cause de discorde. Ces régles et observances, ces puissants systémes religieux si
fermement établis, procedent d'une méme Source et sont les rayons d'une seule Lumiere.
Le fait qu'ils différent doit étre tout entier rapporté a la diversité des besoins que
présentaient les ages ou ils furent promulgués. (...) La haine et le fanatisme religieux sont
un feu dévorant dont nul ne saurait étouffer la violence. Seule, la main du pouvoir divin
peut délivrer 'Humanité des ravages qu'il exerce. La Parole de Dieu est une lampe dont la
lumiere tient dans ces mots : Vous étes les fruits d'un méme arbre, les feuilles d'une
méme branche. Que vos relations avec vos semblables soient toujours empreintes
d'amour et d'harmonie, de l'esprit le plus amical et le plus fraternel." (extrait de Lawh-i-
Shaykh, dans les Floriléges des Ecrits de Baha'u'llah : 132/1-3)

Et que signifie selon Baha'u'llah "porter assistance a Dieu" et "lutter dans la voie de Dieu"
(jihad fi sabil Allah) ? Voici ce qu'il écrit dans une lettre adressée a Nasiri'd-Din-Shah
Qéjér : Il est Dieu. Que sa gloire soit exaltée !

Il est clair et évident que le seul vrai Dieu - glorifiée soit sa mention ! - est sanctifié au-dela
du monde et de tout ce qu'il contient. Par "porter assistance a Dieu" nous n'entendons pas
qu'une d@me doive se battre ou en affronter une autre. Le souverain Seigneur, qui fait ce
qui lui plait, a confié le royaume de la création, ses terres et ses mers, aux mains des rois
qui sont, selon ce qu'il a décrété, les manifestations de son pouvoir divin. S'ils s'abritent a
l'ombre du Véridique, ils seront considérés comme du parti de Dieu ; sinon, ton Seigneur
sait vraiment et remarque tout.

Ce que Dieu - que son nom soit glorifié - désire pour lui-méme, c'est le coeur de ses
serviteurs, qui sont les trésors de son amour et de son souvenir ainsi que les chasses de
sa connaissance et de sa sagesse. C'est le voeu permanent du Roi éternel de libérer le
coeur de ses serviteurs des choses de ce monde et de tout ce qui en dépend afin qu'ils
deviennent les dignes bénéficiaires de la splendeur de celui qui est le Roi de tous les
noms et de tous les afttributs. Ainsi, aucun étranger ne doit étre admis dans la cité du
coeur afin que I'Ami incomparable puisse entrer dans son foyer. Par la on entend la
splendeur de ses noms et de ses attributs, non pas son essence exaltée car ce Roi
incomparable a toujours été et sera toujours sanctifié de I'élévation et de l'abaissement.

Il s'ensuit que l'expression "porter assistance a Dieu" ne signifie pas, en ce jour, affronter
quelqu'un ou entrer en conflit avec lui. Loin de la ! ce qui est préférable aux yeux de Dieu,



c'est que les cités du coeur des hommes, qui sont dirigées par les armées de I'égoisme et
de la passion, soient soumises par l'épée de la parole, de la sagesse et de la
compréhension. Ainsi, quiconque cherche a aider Dieu doit, avant toute chose, conquérir
par I'épée du sens spirituel et de l'explication, la cité de son propre coeur, la protéger du
souvenir de tout sauf Dieu et ensuite seulement partir a la conquéte des cités du coeur
des autres.

C'est cela le vrai sens de l'expression "porter assistance a Dieu". La sédition n'a jamais
plu a Dieu, pas plus qu'il n'accepta les actes commis dans le passé par certains sots.
Sache qu'étre tué dans la voie de son bon plaisir vaut mieux pour toi que tuer. En ce jour,
les bien-aimés du Seigneur doivent se conduire parmi ses serviteurs, en sorte que leurs
actes guident les hommes vers le paradis du Trés-Glorieux.

Par celui qui brille a l'orient de sainteté ! Les amis de Dieu ne placent pas et ne placeront
Jjamais leurs espoirs dans le monde et dans ses possessions éphémeéres. Le seul vrai
Dieu a toujours considéré que le coeur des hommes lui appartient d'une maniere
exclusive. C'est aussi une expression de sa miséricorde qui surpasse tout, afin qu'ainsi les
ames mortelles soient épurées et sanctifiées de tout ce qui appartient au monde de
poussiére et entrent aux royaumes d'éternité. Sinon, ce Roi idéal, en lui-méme et par lui-
méme, se suffit a lui-méme et est indépendant de tout. L'amour de ses créatures ne
saurait lui profiter et leur malveillance ne saurait lui nuire. Tous viennent de la poussiére,
tous retourneront a la poussiere cependant que le vrai Dieu, le seul et I'unique, est établi
sur son tréne, un tréne qui est au-dela du temps et de I'espace, sanctifié au-dela de toute
parole ou expression, allusion, description et définition, exalté au-dela de toute notion
d'abaissement et de glorification. Cela nul ne le sait sauf lui et ceux qui ont la
connaissance du Livre. Il n'est de Dieu que lui, le Tout-Puissant, le Bienfaisant. (extrait de
Suriy-i-Haykal, paragraphes 210-214 de "L'Appel du Seigneur des Armées.)

BIBLIOGRAPHIE

Le Coran (bilingue arabe-frangais), traduit et annoté par A. Penot (éditions ALIF, Liban,
2007) ISBN:2-908087-30-8 (dans les abréviations des références, Q indique le Coran, le
premier chiffre indique la sourate et les autres chiffres les versets)

"le Retour de Jésus a la Fin des Temps selon la Tradition musulmane", par l'imam
Jalaluddin as-Suydti, traduit par Mohamed Aoun (éditions IQRA, Paris, 2000) ISBN:2-
911509-34-X

Florileges des Ecrits de Baha'u'llah, (Maison d'Editions Baha’ies, Bruxelles, 2006) ISBN:2-
87203-073-05 (dans les abréviations des références, le premier chiffre indique le chapitre
et les autres chiffres les versets). Consultable en ligne sur le site de la Médiathéque
Baha'ie Francophone a http://www.bahai-biblio.org

L'Appel du Seigneur des Armées, recueil de tablettes de Bah&'u'llah, (Maison d'Editions
Bah@’ies, Bruxelles, 2002) ISBN:2-87203-064-6. Consultable en ligne sur le site de la
Médiathéque Baha'ie Francophone a http://www.bahai-biblio.org

Texte rédigé par Eric Bernard COFFINET en 2017 a l'occasion du bicentenaire de la
naissance de Baha'u'llah ( 12 novembre 1817 a Téhéran / 2 muharram 1233 de I'Hégire)


http://www.bahai-biblio.org/

